
 1 

 

 

STRENNA 2026 

“FATE QUELLO CHE VI DIRÀ” 

Credenti, liberi per servire 

 

Introduzione 

a. Il primo segno di Gesù è un ‘portale d’ingresso’ 

b. L’irruzione definitiva di Dio nella storia 

c. Gesù inaugura una relazione d'amore, un’alleanza di bontà e 
abbondanza 

1. GUARDARE – Accoglienza dei segni dei tempi 

a. Maria non era un ospite “neutro” 

b. Le sfide e le difficoltà vanno riconosciute e affrontate, non 
accantonate 

c. La storia è lo scrigno rivelatore dell’azione di Dio 

d. Invito alla riflessione 

2. ASCOLTARE – Radicati nella fede in Cristo 

a. Gli eventi vanno letti e vissuti alla luce di Cristo 

b. La volontà di Dio emerge dagli eventi che viviamo 

c. Un processo nutrito e illuminato dalla Parola 

d. Invito alla riflessione 

3. SCEGLIERE – Vivere la chiamata con libertà 

a. Ascolto libero insieme a una fiducia completa 

b. Ogni azione ha senso – logos – soltanto nella e dalla Parola – Logos 



 2 

c. Pericolo di una fede che si adegua alla cultura dominante 

d. Invito alla riflessione 

4. AGIRE – Servire con totale generosità 

a. Servire in maniera libera perché radicati in Cristo 

b. Cooperatori nel progetto di Dio per i giovani 

c. L’audacia della fede 

d. Invito alla riflessione 

5. 150 anni – Salesiani Cooperatori: il sogno profetico di don Bosco 
continua 

6. Alcune proposte pastorali 

1. "Fate quello che vi dirà": verso una pedagogia dell’ascolto personale 

2. Maria a Cana: educatrice della libertà autentica 

3. L’arte di leggere i segni dei tempi con i giovani 

4. Scegliere: la libertà cristiana come risposta vocazionale 

5. I 150 anni dei Salesiani Cooperatori: un modello per oggi 

Conclusione 

 

 



 3 

STRENNA 2026 

“FATE QUELLO CHE VI DIRÀ” 

Credenti, liberi per servire 

 

Commento alla Strenna 2026 

 

Carissimi Confratelli, 

Figlie di Maria Ausiliatrice, 

Membri tutti della Famiglia Salesiana, 

Giovani, 

 

Ogni anno l’appuntamento con la STRENNA offre l’opportunità per tutti 
i Gruppi della Famiglia Salesiana di convenire attorno ad un tema particolare, 
per condividere e vivere momenti forti di preghiera e di riflessione, di ascolto 
e di fraternità. È un augurio e una speranza che ogni Gruppo – e le singole 
persone all’interno di esso – possa trovare cibo per il cammino, sostegno per 
il proprio vissuto educativo pastorale e personale. 

 

Introduzione 

La STRENNA che ci ha accompagnato l’anno scorso, costruita attorno 
al tema giubilare della speranza, ha offerto a tutti noi l’opportunità di 
guardare al mistero di Cristo come fonte di luce che ci aiuta a contemplare le 
meraviglie di Dio nel momento presente. Abbiamo vissuto momenti che ci 
hanno rafforzato nella fede in quello che il Signore ha ancora da rivelarci, e 
abbiamo percepito la speranza come forza del “già” e come coraggio del “non 
ancora”. Abbiamo anche contemplato come per don Bosco la forza della 
speranza lo abbia aiutato e sostenuto nel suo cammino di scoperta e di messa 
in pratica del progetto di Dio. 

150 anni fa la speranza è stata il motore del cuore pastorale di don 
Bosco, un cuore capace di leggere i segni dei tempi e di guardare al mondo 
sostenuto dalla fede in Dio. La commemorazione del centocinquantesimo 
anniversario della prima spedizione missionaria salesiana non vuole 
essere una celebrazione circoscritta ad un momento cronologico. Ricordando 
questo momento storico noi abbiamo contemplato come lo spirito di Dio in 
don Bosco abbia trovato un cuore aperto e disponibile. Quella di don Bosco è 



 4 

stata una risposta che ha saputo superare una visione ristretta e 
autoreferenziale della vita. 

Don Bosco viveva a Torino, ma il suo cuore e la sua mente abitavano il 
mondo intero. La sua era una speranza fondata sulla certezza che – una volta 
scoperto il progetto di Dio – altra via non c’è se non seguire la sua volontà fino 
in fondo. Contemplando la virtù teologale della speranza che animava la sua 
vita, noi possiamo intravedere quello che già i primi suoi discepoli sentivano 
e più tardi commentarono: don Bosco uomo di fede, don Bosco credente, “don 
Bosco con Dio”. 

Vorrei quest’anno proporre come strenna il tema della fede. Esso è 
emerso in maniera graduale ma chiara quando all’inizio del mese di giugno 
2025 i vari Gruppi della Famiglia Salesiana si sono incontrati per la Consulta 
Mondiale. Le riflessioni condivise indicavano il tema della fede: non solo come 
naturale proseguimento della speranza ma come “fondamento” della stessa. 
Se la forza della speranza si fonda sulla fede, una vita davvero piena di 
speranza riporta ad una più profonda e autentica relazione di fede con Gesù, 
il Figlio del Padre, fatto uomo per noi e che continua a essere presente in 
mezzo a noi con la forza dello Spirito. Sarà dunque come un pellegrinaggio 
nella fede di tutta la Famiglia Salesiana: insieme per rinnovarci, insieme per 
vivere nel mondo come cristiani (e salesiani). 

Nella sua prima Lettera Enciclica Lumen fidei,1 Papa Francesco offre 
al riguardo alcuni spunti molto pertinenti. Innanzitutto, come introduzione 
generale al tema della fede, Papa Francesco ci invita a una correzione di 
sguardo: la fede non come qualcosa di teologicamente lontano ma come “una 
luce da scoprire”. Credere, vivere di fede significa voler camminare nella luce. 
Fede, allora, è quel fondamento che abbiamo e quel cammino che 
intraprendiamo perché davvero vogliamo vivere la vita in maniera bella e sana. 
Abbracciare la fede esprime quel desiderio profondo di vivere nella luce, 
rifiutando di vivere nel buio, nel vuoto, nel non-senso. Scrive Papa Francesco 
che questa chiamata a “recuperare il suo carattere di luce” la vogliamo 
percorrere “perché quando la sua fiamma si spegne anche tutte le altre luci 
finiscono per perdere il loro vigore. La luce della fede possiede, infatti, un 
carattere singolare, essendo capace di illuminare tutta l’esistenza dell’uomo” 
(n.4). 

Questo primo invito ci interpella direttamente quando riconosciamo che 
la nostra missione è di educare alla fede e nella fede. La sfida che 
immediatamente emerge è molto evidente: come possiamo farlo se questa 
fonte di luce in me si va spegnendo? Come possiamo rimanere tranquilli 
quando ci rendiamo conto che lo spegnimento di luce nel nostro cuore 

 
1 Papa Francesco, Lettera Enciclica Lumen fidei. (2013). 



 5 

significa alla lunga lasciare i giovani e tutti coloro che accompagniamo nelle 
tenebre più fitte? 

In più, questa luce ha alcune caratteristiche che vanno nominate. 
Sono caratteristiche che si presentano come degli appigli necessari nei 
momenti duri e difficili nel cammino della fede. 

Prima di tutto per la sua potenza la luce della fede “non può procedere 
da noi stessi, (ma) deve venire da una fonte più originaria, deve venire, in 
definitiva, da Dio” (n.4). Non si tratta in effetti di offrire cose umane, 
intelligenti e professionali, ma molto di più. E allora questa luce non è nostra, 
ma è a noi concessa. 

C’è un secondo aspetto, frutto di questa straordinaria gratuità divina, e 
Papa Francesco lo descrive in termini insieme profondi e teneri: “la fede nasce 
nell’incontro con il Dio vivente, che ci chiama e ci svela il suo amore, un 
amore che ci precede e su cui possiamo poggiare per essere saldi e costruire 
la vita”. La fede non è un prodotto. Nasce non tanto “dall’incontro con Dio”, 
ma “nell’incontro con Dio”. Un incontro che va vissuto come espressione di 
piena libertà e come fonte continua che ci alimenta con la sua luce. 

Questa breve introduzione già mette le basi necessarie per collocare il 
tema della fede all’interno di una dinamica relazionale. Una dinamica che è 
tipica del nostro carisma salesiano. Il vissuto della fede nell’incontro con 
Gesù, Figlio di Dio, emerge come la spina dorsale delle nostre azioni per la 
forza del suo Spirito. Attraverso questa energia trinitaria noi siamo i primi 
beneficiari di quel dono che dà forma e significato a tutto ciò che siamo, e di 
conseguenza a tutto ciò che facciamo e proponiamo per la salvezza dei giovani. 

 

“FATE QUELLO CHE VI DIRÀ” 

Credenti, liberi per servire 

Lasciamoci questo anno guidare da una frase dal Vangelo di Giovanni 
pronunciata da Maria proprio all’inizio dello stesso Vangelo. In quella che 
doveva essere una bella festa di nozze, emerge una difficoltà: manca il vino. 
Di fronte alla possibilità che una festa si tramuti in un fallimento, troviamo la 
reazione che esce dal cuore di Maria: bisogna intervenire. E ciò che Maria fa 
è semplicemente presentare a Gesù la reale situazione. Ma la sua ora, quella 
di Gesù, non è ancora venuta. Maria, la madre premurosa, con grande 
serenità, invita i servi unicamente a prestare ascolto a quanto Gesù dirà loro 
al momento della “sua ora”. 

Quest’anno vi propongo di assumere l’invito di Maria, con lo stesso 
atteggiamento di disponibilità e libertà che vediamo nei servi. Anche noi, 



 6 

membri dei vari Gruppi della Famiglia Salesiana, dobbiamo ricordarci la verità 
della nostra scelta e identità: siamo dei servi, soltanto dei servi. E anche a noi 
Maria oggi dice: “Fate quello che vi dirà”. Qualsiasi cosa Gesù ci dica, bisogna 
semplicemente accoglierla, assumerla e viverla, senza se e senza ma. 

Invito tutti, carissimi sorelle e fratelli, dopo aver vissuto la forza della 
speranza, quella “speranza che non delude”, a permettere che al nostro cuore 
giungano le parole di Maria, e a prestare il nostro sguardo e il nostro ascolto 
a Gesù, a quello che ci dirà, nella consapevolezza e nella gioia di essere servi. 

Vogliamo essere sorretti dalla stessa fede nel riempire fino all’orlo le 
giare, nel portare l’acqua cambiata in vino alle realtà quotidiane che abitiamo 
e che condividiamo con tutti. Trovandosi molti di noi in prima linea in 
situazioni difficili e in luoghi critici, riconosciamo il rischio di una fede debole, 
qualche volta anche assente, con le drammatiche conseguenze che poi 
constatiamo, di una mancata condivisione del “vino” della bontà, dell’empatia 
e dell’amore. 

Vangelo di Giovanni 2, 1-11 

1Il terzo giorno vi fu una festa di nozze a Cana di Galilea e c’era la madre 
di Gesù. 2Fu invitato alle nozze anche Gesù con i suoi discepoli. 3Venuto 
a mancare il vino, la madre di Gesù gli disse: «Non hanno vino». 4E Gesù 
le rispose: «Donna, che vuoi da me? Non è ancora giunta la mia ora». 5Sua 
madre disse ai servitori: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela». 

6Vi erano là sei anfore di pietra per la purificazione rituale dei Giudei, 
contenenti ciascuna da ottanta a centoventi litri. 7E Gesù disse loro: 
«Riempite d’acqua le anfore»; e le riempirono fino all’orlo. 8Disse loro di 
nuovo: «Ora prendetene e portatene a colui che dirige il banchetto». Ed 
essi gliene portarono. 9Come ebbe assaggiato l’acqua diventata vino, 
colui che dirigeva il banchetto – il quale non sapeva da dove venisse, ma 
lo sapevano i servitori che avevano preso l’acqua – chiamò lo sposo 10e 
gli disse: «Tutti mettono in tavola il vino buono all’inizio e, quando si è già 
bevuto molto, quello meno buono. Tu invece hai tenuto da parte il vino 
buono finora». 

11Questo, a Cana di Galilea, fu l’inizio dei segni compiuti da Gesù; egli 
manifestò la sua gloria e i suoi discepoli credettero in lui. 

 

Entriamo nel vivo del brano che ha ispirato il titolo della STRENNA, con 
la meditazione del primo “segno” che Gesù compie a Cana di Galilea, come lo 
racconta Giovanni (2,1-11).  



 7 

Tre brevi riflessioni introduttive ci offrono la chiave “ermeneutica” che 
rende il brano significativo per la nostra esperienza personale e comunitaria. 

a. Il primo segno di Gesù è un ‘portale d’ingresso’ 

In una delle sue udienze, Papa Francesco commenta questo brano con 
un’immagine molto concreta. Dice che il primo segno di Gesù è “una sorta di 
‘portale d’ingresso’, in cui sono scolpite parole ed espressioni che illuminano 
l’intero mistero di Cristo e aprono il cuore dei discepoli alla fede”.2 Il primo 
segno di Gesù non è uno spettacolo da ammirare, è piuttosto un invito rivolto 
al cuore di ogni credente. In esso abbiamo il richiamo a quegli atteggiamenti 
che assicurano l’assunzione della proposta della fede in lui, come evocato 
alla fine del brano: “i suoi discepoli credettero in lui” (v.11). Questo primo 
segno a Cana va immediatamente al cuore del messaggio di Gesù: l’invito a 
scommettere la nostra esistenza sulla sua parola. “Cana” è – oggi – la casa 
dove abitiamo, l’opera dove viviamo la nostra missione, il gruppo di giovani, 
di docenti, di genitori che accompagniamo. Noi siamo i servi e i discepoli 
delle varie esperienze concrete e quotidiane. 

E come a Cana, anche oggi Maria continua ad avere una missione 
fondamentale e fondante in questo processo. È lei che, camminando con noi, 
ci invita a fare il passo della fede, una fede liberamente assunta per poter 
essere servi autentici. E questo stesso processo, fatto di fede, libertà e servizio, 
è lo stesso che ha sperimentato don Bosco durante tutta la sua vita. Anche 
don Bosco, fin dal sogno di 9 anni, riconosce Maria come Madre e Maestra 
che lo sosteneva nella sua fede, che gli ha dato coraggio per essere un libero 
servo per i giovani nel campo da lei indicato. 

b. L’irruzione definitiva di Dio nella storia 

Un secondo spunto di riflessione lo offre Papa Benedetto XVI partendo 
dalle parole che introducono questo primo segno: “Il terzo giorno vi fu una festa 
di nozze a Cana di Galilea.” (v.1) 

Nel suo libro Gesù di Nazaret, Papa Benedetto dice che qui ci troviamo 
nel cuore del mistero di Dio che si manifesta. L’indicazione temporale è un 
simbolo di tutto l’agire di Dio nella storia. Il “terzo giorno” comunica 
l’anticipazione del compimento della storia di salvezza che avviene nella 
risurrezione di Cristo, il terzo giorno. Abbiamo in questo preciso momento, 
dice il Papa, “l’irruzione definitiva di Dio sulla terra”.3 Cana è un luogo che 
contiene in maniera umile e nascosta il compimento del progetto dell’amore 

 
2 Papa Francesco, Udienza Generale, 8 giugno 2016: 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/pap
a-francesco_20160608_udienza-generale.html  

3 Joseph Ratzinger-Benedetto XVI, Gesù di Nazaret, Libreria Editrice Vaticana, 
Città del Vaticano, 2007, p.292. 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html


 8 

di Dio per l’umanità. Cana è ogni luogo dove siamo mandati, in quanto spazio 
dove Dio continua a rendersi presente attraverso coloro che ascoltano la sua 
parola, la credono e la vivono. 

Questa riflessione ha una portata davvero significativa per noi. Se 
“Cana” è ogni luogo che abitiamo, allora siamo noi coloro che il Signore 
chiama per essere segni e portatori del suo amore per i giovani, per l’umanità. 
Certamente non dipende da noi “l’irruzione di Dio sulla terra”, ma a noi è data 
l’opportunità di facilitarla come dono gratuitamente ricevuto e liberamente 
accolto. Ogni nostra azione vissuta in maniera generosa partecipa a questo 
disegno di Dio… ma anche ogni nostra resistenza o rifiuto rischiano di negare 
quel “vino buono” agli altri. 

c. Gesù inaugura una relazione d'amore, un’alleanza di bontà e 
abbondanza 

Un terzo spunto introduttivo, attinto sempre da Papa Benedetto XVI: 
l’ambiente della festa “nuziale” è la dimensione più appropriata che 
caratterizza la relazione di Dio con tutta l’umanità, l’alleanza nuziale per 
eccellenza.4 

In verità, ci rendiamo conto che Gesù non viene semplicemente a 
lasciarci un messaggio. Attraverso questo primo segno quanto Gesù sta per 
inaugurare è una relazione d’amore, un’alleanza di bontà e abbondanza. Gesù 
ci invita ad entrare in una relazione viva e vivificante. Con lui abitiamo uno 
spazio sacro dove, prima di tutto, ci scopriamo amati. In questa relazione di 
amore noi siamo positivamente sfidati e incoraggiati a seguirlo. 

Riconoscendo che siamo sempre in cerca di quel “vino buono” che non 
viene mai meno, la via da percorrere è una sola, quella indicata da Maria: 
“Fate quello che vi dirà”. La festa nuziale da una parte inaugura una nuova 
realtà e, dall’altra, conferisce un sigillo alla nuova ed eterna alleanza. 

Possiamo dire che l’esperienza di Cana è un vero e proprio “grembo” nel 
quale la fedeltà di Dio ci viene incontro, completando e portando a pienezza la 
ricerca di amore da parte dell’uomo. Ciò vuol dire che quando viene l’ora, alla 
proposta di Gesù si risponde obbedendo (ob-audire), con l’ascolto della fede, 
vissuto fedelmente. 

Il banchetto così diventa l’altare che distribuisce abbondantemente il vino 
nuovo della Parola. Una distribuzione generosa, frutto delle fede vissuta con 
libertà. Seguendo l’invito di Maria, questa vita illuminata dalla Parola di Gesù 
è vissuta nella forma del servizio per il bene di tutti, con piena disponibilità 
del cuore. 

 
4 Idem. 



 9 

 

Alla luce del brano delle nozze di Cana, sono varie le sfide che la 
STRENNA 2026 ci comunica. Sono convinto che la chiamata per ogni Gruppo 
della Famiglia Salesiana a vivere meglio il proprio carisma, trovi in questo 
brano di Vangelo ulteriori stimoli per essere vissuta a favore dei giovani e di 
tutti coloro che condividono la missione salesiana. Non solo, ma anche per 
servire tante persone in varie parti del mondo a cui il Signore chiede di portare 
il vino della speranza, la gioia della comunione. 

 

1. GUARDARE – Accoglienza dei segni dei tempi 

Una prima chiamata che vi invito ad accogliere e su cui riflettere è  circa 
l’atteggiamento di Maria: la donna attenta a ciò che stava capitando 
attorno a lei. Il vangelo ci dice semplicemente che “il terzo giorno vi fu una 
festa di nozze a Cana di Galilea e c’era la madre di Gesù” (v.1). Il vangelo non 
dà altre informazioni. Ma quando ascoltiamo queste poche parole e le 
colleghiamo con la sua reazione, cominciamo ad intravedere alcuni elementi 
significativi del cuore di Maria. 

a. Maria non era un ospite “neutro” 

La sua era una presenza attenta e viva a tutto ciò che stava capitando 
attorno a lei. In termini figurati ma densi possiamo dire che Maria ha 
abbracciato il tempo e la storia di coloro che l’hanno voluta come ospite 
alla loro festa di nozze. Maria poteva tranquillamente sentirsi una persona 
che non deve intromettersi, anche se intuiva la triste conseguenza della 
mancanza di vino. Eppure ha scelto di non rimanere indifferente.  

Ecco un primo aspetto su cui noi – come seguaci di Gesù – siamo 
chiamati a interrogarci: in che misura ci sentiamo interpellati rispetto agli 
eventi della storia che stiamo vivendo e nei luoghi che abitiamo? Quale 
posizione prendiamo là dove possiamo anche scegliere di rimanere distanti 
perché su alcune cose “non tocca a me”, “non sono mia responsabilità”?  
Alla luce di ciò che Maria ha fatto, di fronte alle sfide che ci circondano, ci 
sentiamo profondamente e personalmente interpellati. In una cultura 
dell’anonimato e dell’indifferenza, riconosciamo che anche noi rischiamo di 
vivere scelte all’insegna del “politicamente corretto”! 

Abbracciare il tempo e la storia come atteggiamento esistenziale 
implica alcune esigenze che solo alla luce della fede in Cristo possiamo 
cogliere e assumere. 

Nel campo educativo pastorale questa scelta di Maria è per noi un 
richiamo insieme forte e gentile a non cadere in quell’indifferenza che non solo 



 10 

giustifica le cose, ma anche passivamente e indirettamente le favorisce. 
Quante volte troviamo perfino gente cosiddetta ‘di chiesa’ che davanti al 
dramma dei rifugiati, dei poveri, dei vulnerabili, si ritirano nel loro ben-vivere 
considerandoli solo come disturbo e scarto? 

b. Le sfide e le difficoltà vanno riconosciute e affrontate, non 
accantonate 

Così ha fatto Maria a Cana. Quante volte ci capita che – davanti a 
situazioni impreviste di disagio – invece di affrontarle con la forza della 
serenità e della passione apostolica ne prendiamo le distanze, giustificandoci 
troppo facilmente! Il pericolo è che gradualmente tale inerzia pastorale possa 
diventare “cultura” anche tra noi. Aspettiamo – e chiediamo con forza – che 
gli altri facciano la loro parte, magari addossiamo loro le colpe, e così crediamo 
di anestetizzare le nostre coscienze, fingendo di credere che noi non abbiamo 
niente da offrire, o non siamo chiamati in causa. 

Quando il povero bussa alla porta, non ci è lecito far finta di niente. Per 
il nostro padre e maestro don Bosco la sua risposta non partiva dai calcoli dei 
mezzi, ma dalla disponibilità del suo cuore, che era in sintonia con i giovani 
del suo tempo. Egli fin da subito fu mosso dal desiderio di entrare in contatto 
con loro, poveri e bisognosi come erano. Facciamo ben attenzione a non 
lasciarci prendere dalla prospettiva di una vita consacrata e pastorale 
fortemente condizionata da una mentalità borghese e selettiva. Il povero non 
lo scegliamo noi, ma a noi è mandato dalla Provvidenza. Accogliere i giovani 
poveri e fare tutto il possibile per loro è una chiamata che dobbiamo prendere 
sul serio. 

c. La storia è lo scrigno rivelatore dell’azione di Dio 

Un terzo spunto che cogliamo dall’azione di Maria è la consapevolezza 
che nei momenti piccoli e umili, quando vissuti con generosità, la storia 
diventa scrigno che rivela l’azione di Dio. Una semplice attenzione materna, 
un invito sollecito ai servi, preparano il terreno per l’ora di Gesù, per il suo 
primo segno. Quanto ci sorprende il Signore quando siamo attenti ai dettagli 
dell’umana esistenza, specialmente quando siamo con i poveri e i bisognosi! 
Quante vite hanno sperimentato il balsamo della misericordia di Dio 
attraverso gesti di attenzione da parte di educatori e educatrici che con 
materna bontà hanno regalato un sorriso, una parola di incoraggiamento, 
invece di sguardi di condanna o parole umilianti! 

Tutta l’esperienza di don Bosco ci comunica che “il cortile”, quello fisico 
come quello metaforico, è il luogo della rivelazione della bontà di Dio. 
L’amorevolezza la comunichiamo vivendola in maniera serena quando siamo 
presenti tra e per i giovani, che così si sentono riconosciuti, apprezzati e 
amati. La condivisione la si costruisce nelle relazioni con i nostri collaboratori 



 11 

e collaboratrici quando ci chiedono quei “cinque minuti” di ascolto. La 
sapienza pastorale e educativa passa per la quotidianità dei gesti, vissuti con 
un cuore aperto, disponibile, attento e pieno di affetto. 

Vale la pena richiamare qui una riflessione più che mai attuale offerta 
dal salesiano Dominic Veliath sul contesto dell’Asia Sud.5 Egli scrive: 

Il carisma salesiano è ancora in pellegrinaggio. Ogni pellegrinaggio 
comporta una certa dose di rischio; a volte ci si trova di fronte alla sfida 
di avventurarsi lungo un percorso che può sembrare ancora 
inesplorato. È in questo contesto che ogni salesiano, compreso quello 
del contesto sud asiatico, fiducioso nella presenza costante dello Spirito 
di Dio, radicato nel carisma salesiano e in comunione fraterna con 
l’intera Congregazione salesiana, è chiamato a continuare il suo 
cammino con un po’ di quella fiducia che è stata così acutamente 
descritta dal poeta Antonio Machado nella sua poesia: Caminante no 
hay Camino: “Viandante, non esiste il sentiero, il sentiero si fa 
camminando”.6 

Maria, la donna attenta a ciò che stava capitando attorno a lei, ci 
invita a non rimanere lontani, indifferenti ai bisogni di coloro che il Signore ci 
chiede di accompagnare. 

d. Invito alla riflessione 
- Come comunità e gruppi chiediamoci se abbiamo spazi e momenti 

dove insieme riflettiamo sulle povertà che ci circondano. 

- Chiediamoci se il nostro stile di vita sia davvero una testimonianza 
autentica per coloro che ci conoscono, per coloro che serviamo, a 
volte veri poveri in anima e corpo. 

- Chiediamoci se i poveri sono numeri e un oggetto di ideologia e 
strategia pastorale, o se siamo per loro servi con i mezzi che 

 
5 Dominic VELIATH, “Encounter of the Salesian Charism. South Asian Context”, 

in, Journal of Salesian Studies, July–December 2015, Vol.16, n.2, pp.189-207; 
cfr. https://www.salesian.online/wp-
content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_wi
th_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf 

6 Idem, p.207. L’originale in inglese: The Salesian charism is still on a pilgrimage. 
Every pilgrimage involves a certain amount of risk; at times one is challenged to 
venture along what may seem as yet an uncharted course. It is in this setting that 
every Salesian, including the Salesian in the South Asian context, confident in the 
abiding presence of the Spirit of God, rooted in the Salesian charism and in 
fraternal communion with the Salesian congregation at large, is called to continue 
his journey with a little of that trust which has so insightfully been described by 
the poet Antonio Machado in his poem Antonio Machado in his poem Caminante 
no hay Camino: “Wayfarer! There is no way. The way is made by walking”. 

https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf


 12 

abbiamo. Quanto generosi siamo con i nostri “cinque pani e due 
pesci”? 

 

2. ASCOLTARE – Radicati nella fede in Cristo 

Maria, attenta a ciò che le capitava attorno, dice ai servi: “qualsiasi cosa 
vi dica, fatela”. (v.5) L’invito è chiaro e semplice. Ma sappiamo bene che è 
anche molto impegnativo. Si tratta non soltanto di riconoscere gli eventi con 
le loro urgenze e necessità, ma di leggerli alla luce della fede in Cristo. Il più 
delle volte la lettura degli eventi la facciamo bene, in maniera professionale e 
competente, con analisi generalmente ben sviluppate e precise, a livello – per 
così dire – “orizzontale”. Ma per noi che seguiamo Gesù questo livello – che 
non deve mai mancare – va assolutamente accompagnato da quello 
“verticale”. Quanto è facile che, per rispondere alle varie emergenze, 
imbocchiamo la strada di una attività frenetica a favore dei poveri e dei 
bisognosi, e alla lunga, molte volte, finiamo per essere risucchiati in una 
voragine di attivismo che non ci lascia più tempo per guardare il volto di coloro 
che vogliamo servire, e neanche il volto di Colui che ci ha chiamato per servirli 
nel suo nome! 

a. Gli eventi vanno letti e vissuti alla luce di Cristo 

Maria invita ad una risposta che certamente viene incontro alla 
difficoltà inaspettata, ma con una indicazione ben chiara: “qualsiasi cosa (egli) 
vi dica, fatela”. L’accento primario non è su ciò che si deve fare, bensì su Colui 
che dice ciò che si deve fare! Gli eventi vanno letti e affrontati alla luce di 
Cristo. Questa è una indicazione irrinunciabile come anche una fonte di 
energia vera per chi crede. Ci sono diverse maniere di rispondere alle povertà. 
Il credente opta per questa: agire partendo dalla Parola di Gesù. Per il credente 
in Cristo vale ciò che tanti santi della carità hanno trasmesso con la loro vita 
e testimonianza. Lo stesso nostro padre don Bosco lo ha trasmesso in maniera 
netta: agire nel nome di Gesù. 

È di grande rilevanza per noi quanto i primi salesiani hanno conservato 
nel loro ricordo della figura di don Bosco, soprattutto nei suoi aspetti più 
profondamento spirituali e mistici. In un articolo delle Costituzioni salesiane, 
l’articolo 10, che apre la sezione sullo spirito salesiano, troviamo la sintesi di 
questa chiamata che don Bosco visse in maniera autentica: 

Articolo 10: 

Don Bosco ha vissuto e ci ha trasmesso, sotto l’ispirazione di Dio, uno 
stile originale di vita e di azione: lo spirito salesiano. 



 13 

Il suo centro e la sua sintesi è la carità pastorale, caratterizzata da quel 
dinamismo giovanile che si rivelava così forte nel nostro Fondatore e 
alle origini della nostra Società: è uno slancio apostolico che ci fa 
cercare le anime e servire solo Dio. 

b. La volontà di Dio emerge dagli eventi che viviamo 

In questa dinamica, radicata in Cristo, scatta un’esperienza che 
progressivamente ci fa svelare il piano di Dio. La volontà di Dio emerge dal di 
dentro della nostra collaborazione negli eventi che viviamo in Lui e per causa 
sua. E quando in sincerità siamo e agiamo a partire dal suo sguardo, il 
Signore della vita ci sorprende, sempre, nella maniera più inattesa. Credere 
allora non è una scelta che assicura successi e trionfi; credere è affidarsi nelle 
sue mani, è crescere nella sicura certezza che proviene da un cuore guidato 
dalla divina provvidenza. Se al posto di questa scelta radicale subentra la 
logica del calcolo, allora tutto prende un’altra direzione, di cui non 
conosciamo la meta. Maria rimane la guida di una fiducia totale e affidante. 
Così è stata, così continua a essere. 

Nell’episodio evangelico che stiamo meditando, in effetti, non troviamo 
nessuna parola di dubbio o di sfiducia, o anche solo di rassegnazione da parte 
dei servi: solo gesti di fiducia, piena e totale: 

Sua madre disse ai servitori: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela». 

Vi erano là sei anfore di pietra per la purificazione rituale dei Giudei, 
contenenti ciascuna da ottanta a centoventi litri. E Gesù disse loro: 
«Riempite d’acqua le anfore»; e le riempirono fino all’orlo. Disse loro di 
nuovo: «Ora prendetene e portatene a colui che dirige il banchetto». Ed 
essi gliene portarono. (vv.5-8) 

Sono versetti che comunicano – nel silenzio totale dei protagonisti – una 
disponibilità, una prontezza e una generosità che può anche lasciare un po’ 
perplessi. Invece no! È la reazione di chi sceglie di scommettere sulla Parola 
ascoltata. È la posizione di chi veramente crede. È la scelta di chi non sta lì a 
porre domande o, peggio ancora, condizioni. Ecco il servo fedele! 

c. Un processo nutrito e illuminato dalla Parola 

Infine, cogliamo un dato che noi credenti non possiamo smarrire: 
questo è un processo che regge perché è continuamente nutrito e 
illuminato dalla Parola. Interpretare tutto alla luce di Dio e contemplare la 
sua volontà negli eventi che davanti a noi si svelano, non è un dato 
automatico. Richiede un cuore in sintonia con la potenza della Parola. Questo 
è un bisogno che in una cultura come la nostra – dove l’efficienza prende il 
sopravvento sull’efficacia e dove il risultato è considerato più importante del 
processo – noi rischiamo continuamente di sottostimare, procedendo 



 14 

direttamente al fare, anche con le migliori intenzioni. La conseguenza è che il 
punto di riferimento – la Parola meditata e contemplata – diventa sempre più 
debole e alla lunga viene considerato perfino come tempo perso. 

Quante volte sentiamo dire, anche nelle nostre comunità religiose, che 
non abbiamo tempo per la meditazione perché siamo molto presi da impegni 
pastorali? E quanto più diventano grandi gli impegni, tanto più 
abbandoniamo l’amicizia con la Parola. Il risultato purtroppo è una 
autoreferenzialità pastorale che si rafforza nel nome dell’azione e degli impegni 
pastorali. In corrispondenza a quello che una volta Papa Francesco definiva 
come “mondanità spirituale”, noi corriamo un rischio molto simile, il vicolo 
cieco della “mondanità pastorale”. Cioè, facciamo con grande impegno il lavoro 
di Dio, però alla lunga dimentichiamo quel Dio che inizialmente ci ha chiamati 
per servirlo. Che tragedia quando, credendo di servire Dio nei poveri, finiamo 
per giustificare la sua stessa irrilevanza. Finiamo per elevare a idoli i nostri 
stessi progetti pastorali! 

Vorrei qui offrire una riflessione sulla forza e centralità della Parola di 
una santa della carità che molti di noi hanno incontrato: Madre Teresa di 
Calcutta. Scrive alle sue consorelle parole che valgono anche per noi oggi: 

Mi preoccupa il pensiero che alcune di voi ancora non abbiano 
incontrato Gesù a tu per tu, da sola a sola. Potete passare anche del 
tempo in cappella, ma avete mai visto con gli occhi dell’anima l’amore 
con cui Egli vi guarda? Conoscete davvero il Gesù vivo: non dai libri, 
ma stando con lui nel vostro cuore? Avete mai udito le parole d’amore 
che egli vi rivolge?... Non abbandonate mai questo contatto intimo e 
quotidiano con Gesù come persona viva e reale e non come una pura 
idea. Come potremmo passare un solo giorno senza sentirci dire da 
Gesù: ti amo? È impossibile. La nostra anima ne ha bisogno tanto 
quanto il nostro corpo ha bisogno di respirare. Altrimenti la preghiera 
muore e la meditazione degenera in riflessione. Gesù vuole che ognuno 
di noi lo ascolti e gli parli nel silenzio del cuore. Vigilate su tutto ciò che 
potrebbe impedire questo contatto personale con Gesù vivo”.7 

Il caldo invito di Santa Teresa di Calcutta è rivolto a chiunque voglia 
fare della fede la fonte della sua identità e delle sue azioni. Essere credenti ci 
pone nel cuore della storia affinché come protagonisti accogliamo e viviamo la 
storia e nella storia alla luce di Cristo. Solo così – alimentati e nutriti con il 
cibo della Parola – potremo con stupore constatare come la volontà di Dio 
emerga più limpida davanti ai nostri occhi. 

 
7 Dalla lettera che Madre Teresa scrisse a tutta la famiglia delle Missionarie della 

Carità, durante la Settimana Santa del 1993 – 25 marzo, vedi: R. Cantalamessa, 
La Terza predica d’Avvento, il 19 dicembre 2003: “Conoscete il Gesù vivo?” 



 15 

d. Invito alla riflessione 
- Riconosciamo quanto è facile rispondere alle necessità dei poveri e 

offrire processi educativi e pastorali senza una previa lettura umana 
e insieme spirituale della situazione? 

- Come comunità e Gruppi riconosciamo l’urgenza del coraggio di 
“perdere” tempo a riflettere e pregare, prima di agire? Il valore delle 
proposte risiede infatti nelle radici che alimentano l’albero perché 
dia frutti buoni e duraturi. 

- Abbiamo interiorizzato che servire i poveri è conseguenza del nostro 
incontro con Cristo, perché sono essi stessi a riportarci a Lui per 
servirli ancora di più? 

- Ci rendiamo costantemente conto che il pericolo della “mondanità 
pastorale” alla fine alimenta il nostro ego, con la conseguenza che 
invece di servire i poveri, finiamo per servirci dei poveri? 

 

3. SCEGLIERE – Vivere la chiamata con libertà 

Il racconto del “segno” di Cana offre ulteriori spunti che gettano più luce 
sulla nostra esperienza di fede vissuta, come guida e richiamo per i nostri 
cammini educativo-pastorali. I servi ascoltano, accolgono e obbediscono, 
come Maria aveva chiesto loro di fare. Il loro atteggiamento e le loro scelte 
sono come la realizzazione di un’altra dichiarazione di Gesù, quando – 
nell’episodio lucano della “donna dalla folla [che] alzò la voce e gli disse: «Beato 
il grembo che ti ha portato e il seno che ti ha allattato!»” – lui risponde «Beati 
piuttosto coloro che ascoltano la Parola di Dio e la osservano! »” (Lc 11,27-28).  

Ecco la chiave di svolta. È importante e decisivo sentirsi parte della 
storia dell’umanità, accogliendo e “leggendo” i segni dei tempi; è 
assolutamente necessario essere radicati nella fede in Cristo. Ma la verità di 
questi due atteggiamenti si evidenzia al massimo grado nel momento in cui si 
accoglie e si vive la Parola. Emerge allora il cammino di una fede autentica, 
segnato da una crescita sana e solida. 

a. Ascolto libero insieme a una fiducia completa 

Il momento di svolta è segnato da quell’ascolto libero segnato da una 
fiducia completa. Le frasi del vangelo hanno una carica molto forte e un 
significato sempre attuale. 

E Gesù disse loro: «Riempite d’acqua le anfore»; e le riempirono fino 
all’orlo. Disse loro di nuovo: «Ora prendetene e portatene a colui che dirige 
il banchetto». Ed essi gliene portarono. (Gv 2,7-8) 



 16 

Quando uno si fida di Gesù, non c’è spazio per altro. Anzi, la 
disponibilità umana diventa ancora più piena e gioiosa, più pronta e generosa. 
L’autore del vangelo offre un dettaglio che, come educatori e pastori, non 
possiamo non notare: “(le anfore) le riempirono fino all’orlo” (v.7). Fino all’orlo, 
oltre la già grande quantità di litri delle giare. Vale la pena essere generosi, 
sempre, di una generosità  “debordante”. Quando Gesù chiama, si va avanti 
così, obbedendo – ob-audire – con libertà e senza misura, ancora e ancora, 
come accenna il seguito del Vangelo: “disse loro di nuovo: «Ora prendetene e 
portatene a colui che dirige il banchetto». Ed essi gliene portarono”(v.8). 

Credo che molti di noi, nella nostra vita, da ragazzi e da giovani, ma 
credo anche da adulti, abbiamo avuto la gioia di incontrare persone che ci 
ricordano la generosità di questi servi. Persone che ancora portiamo nel cuore 
e nella mente, non tanto per le cose che hanno fatto, ma per l’atteggiamento 
libero e generoso che ci hanno trasmesso. Esse ci hanno certamente segnato, 
perché il loro cuore era abitato dalla presenza di Gesù, avevano un cuore 
illuminato e guidato dalla Parola e nutrito dall’Eucaristia. 

b. Ogni azione ha senso – logos – soltanto nella e dalla Parola – 
Logos 

Nei servi cogliamo quello che oggi a noi è chiesto, se davvero vogliamo 
offrire un’esperienza di crescita integrale a coloro che siamo chiamati a 
servire. Educatori e pastori autentici lo saremo soltanto quando ogni nostra 
azione attinge senso (ragione, motivo, logos) nella e dalla Parola (Logos). Solo 
in una pratica di vita intessuta di parole e azioni che si lasciano contagiare 
dalla Parola, possiamo andare oltre il muro dell’indifferenza e dell’apatia, così 
diffuse oggi. Quando vediamo che manca il vino della speranza e della vera 
gioia, quando ci sentiamo impotenti davanti a tante sfide reali che 
incontriamo ogni giorno, la tentazione è quella di difenderci prendendo le 
distanze, e fare il minimo. 

Ma c’è un’altra opzione, che è evangelica e salesiana: “abbandonarsi” e 
“fidarsi” della sua parola… Come ci testimoniano i servi, come ci testimoniano 
don Bosco e tanti Salesiani conosciuti, con le loro scelte concrete, sempre 
precedute da una precisa e sistematica attenzione alle fonti della loro vita. Da 
questo spazio sacro e profondo è emanato tutto. Sono stati discepoli e servi 
che della loro vita per e con gli altri hanno fatto un’esperienza che prolungava 
la loro relazione con Gesù, vissuta con la forza della sua Parola. Il loro non 
era devozionismo astratto o pietismo emozionale, ma espressione e sintesi di 
maturità umana e spirituale, di lungimiranza intelligente e sapiente, di 
empatia umana e slancio mistico. Nel loro ob-audire vissuto con una 
personalità forte e determinata non vediamo segni di debolezza, di 
rassegnazione passiva. Possiamo dire che il loro protagonismo lo hanno 
vissuto dentro un quadro relazionale segnato dalla grazia di unità, un quadro 



 17 

esistenziale profondamente umano e profondamento divino. Obbedendo non 
hanno per niente rinunciato alla loro personalità, piuttosto la hanno plasmata 
attraverso di essa. La loro fiducia nella parola di Gesù, come quella dei servi, 
continua a offrirci vino nuovo che inaugura una vita nuova, per noi come per 
i nostri giovani. 

c. Pericolo di una fede che si adegua alla cultura dominante   

E qui riconosciamo l’invito a non soccombere al pericolo di una fede che 
si adegua alla cultura dominante. La dimensione profetica della nostra 
missione deve fare i conti con un contesto come quello attuale che “tira verso 
il basso”, l’immediato, l’utile e vantaggioso, quello che gratifica qui e ora, 
quando non il più comodo. La parola di Gesù ai servi poteva essere “gestita” 
e “trattata” in maniera solamente umana, con una diffidenza quanto mai 
plausibile e “ragionevole”. Il risultato sarebbe stato molto diverso, possiamo 
facilmente immaginare. 

Quante volte anche a noi oggi capita che – davanti a sfide pastorali 
urgenti – il ragionamento umano prende il sopravvento. Una lettura 
solamente orizzontale, di per sé costruita ad arte, finisce per depotenziare fino 
ad escludere una lettura di fede delle sfide che siamo chiamati ad affrontare. 
Da una parte, siamo consapevoli che gli studi e le ricerche sui giovani ci 
invitano all’ascolto della loro ricerca di senso, però dall’altra – a questa 
consapevolezza che chiede una risposta profetica – noi ci limitiamo a dare o 
una risposta solamente orizzontale, forse rispondendo solo a un bisogno 
invece che alla domanda implicita di senso. 

Si ha l’impressione che a volte proiettiamo sui giovani le nostre paure, 
perché ci scomoda affrontarle e superarle, ci fa uscire dalle nostre zone di 
comfort. Rimanendo sul versante puramente umano e razionale, o della 
cultura dominante, ci sentiamo superficialmente giustificati, mentre i nostri 
giovani rimangono a gridare nel deserto. 

Leggendo la storia degli inizi a Valdocco, nella casa Pinardi dal 1847 in 
poi, vediamo che don Bosco offre ai giovani esperienze forti e solide. Era alla 
ricerca di giovani poveri e senza tetto per dar loro il minimo necessario: vitto, 
alloggio, educazione. Ma già fin dall’inizio don Bosco era consapevole che 
bisognava offrire proposte che oggi chiamiamo “integrali”. Pietro Braido scrive: 

Umile alle origini, la prima istituzione di don Bosco cresceva 
lentamente, ma con crescente vigoria e notorietà, come l’evangelico 
granello di senapa. Ma essa era dovuta ad un operatore di tale forza 
interiore, dalla fede umana e cristiana così solida, dalla capacità di 
coinvolgimento e di irraggiamento tanto spiccata, che finiva col dare di 



 18 

sé immagini molto più dilatate dell’effettiva realtà. Sarebbe avvenuto 
altrettanto nel futuro.8 

Non lavorava, però, solo per la pubblicità. Nell’azione di ricupero e di 
potenziamento religioso, morale e, quindi, civile, della gioventù 
soprattutto lavoratrice, i “poveri artigianelli”, egli sapeva ricorrere anche 
a mezzi forti, quali gli esercizi spirituali. Già nel 1847 ne aveva fatto un 
primo esperimento per gli oratoriani… Più sicuramente attestata da don 
Bosco stesso era la ripetizione di analoga esperienza nel 1848. Essa 
aveva comportato, per una buona aliquota dei cinquanta partecipanti, 
la permanenza giorno e notte nei locali dell’Oratorio, resa possibile dalla 
disponibilità dell’intera casa Pinardi.9 

Affinché la nostra risposta sia piena di fede nella parola di Gesù, urge 
che accogliamo questo invito con grande disponibilità, sia verso Colui che ci 
chiama sia come risposta a coloro che stanno aspettando. La nostra 
titubanza, il nostro esitare non devono avere l’ultima parola. 

d. Invito alla riflessione 
- Impegniamoci affinché la nostra vita di fede abbia la forma di una 

relazione segnata dalla libertà e dall’abbandono fiducioso. 

- Facciamo un esame di coscienza sulle nostre motivazioni, se sono 
radicate e nutrite dalla Parola (Logos), libere da motivazioni 
autoreferenziali. 

- Sviluppiamo la nostra capacità intellettuale sempre alla luce della 
sapienza di Dio. Che la nostra intelligenza non offuschi e non faccia 
indebolire la voce profetica della Buona Notizia. 

 

4. AGIRE – Servire con totale generosità 

Le nozze di Cana sono state una “festa” arricchita per la fiduciosa e 
generosa risposta dei servi all’invito di Maria di fare quello che Gesù ha detto 
loro di fare. Quando il servire è segnato dalla generosa dedizione di sé, una 
generosità radicata nella fede, i risultati sono un dono per tutti. Lo possiamo 
constatare nei vari processi educativo-pastorali condotti da persone dedicate 
alla missione, da collaboratori e collaboratrici che si sentono parte viva del 
carisma e del progetto pastorale salesiano. Dedizione e appartenenza che sono 
vera e reale assunzione della chiamata, realizzazione di essa, non una 
semplice appendice. Alla fine, sono queste scelte di fondo che danno anima 

 
8 Pietro BRAIDO, Don Bosco, prete dei giovani, nel secolo delle libertà, (LAS – Roma 

2009), Vol. I, Cap. VII: La rivelazione di don Bosco educatore (1846-1850), p.216. 
9 Idem., p.223. 



 19 

ad ogni cammino di crescita integrale dei giovani. Sono opzioni che ne 
condizionano positivamente l’esito. 

a. Servire in maniera libera perché radicati in Cristo 

Non c’è libertà più autentica e vera di quella che emana da questa 
relazione con Lui. La gioia del servo libero emerge da un cuore che ha già 
trovato il centro della propria identità. Il servo che si nutre della fonte che è 
Cristo, non ha intenzioni o motivazioni alternative. Vive bene il suo servizio 
senza bisogno di dipendere dalla ricerca di gratificazioni personali che 
vengono dall’esterno. Il suo cuore è già pieno di Colui che lo ha chiamato e 
inviato, e questo basta e avanza. 

La sua donazione, quindi, è limpida, e per questo comunica 
esternamente quel senso di libertà interiore. Da qui viene la vera gioia che 
ogni autentico servo dei giovani porta con sé. Siamo portatori del vino buono, 
siamo “segni e portatori dell’amore di Dio ai giovani, specialmente ai più 
poveri” (Cost 2), non perché lo abbiamo prodotto noi, ma perché crediamo che 
ci è stato donato gratuitamente. A noi è chiesto solamente di non tenerlo come 
proprietà personale, ma di distribuirlo con generosità. La gioia che 
comunichiamo quando siamo radicati in Cristo è una gioia che a noi è data 
in abbondanza, ma con la promessa che questa gioia diventi piena nel 
condividerla. La promessa di Gesù all’ultima cena continua a sostenerci in 
questo servizio: 

Come il Padre ha amato me, anche io ho amato voi. Rimanete nel mio 
amore. Se osserverete i miei comandamenti, rimarrete nel mio amore, 
come io ho osservato i comandamenti del Padre mio e rimango nel suo 
amore. Vi ho detto queste cose perché la mia gioia sia in voi e la vostra 
gioia sia piena. (Gv 15,9-11) 

In questi mesi scorsi del Giubileo dell’Anno Santo 2025 molti di noi 
hanno vissuto o seguito da vicino l’esperienza del Giubileo dei Giovani, tra 
fine luglio e inizi agosto. Fa effetto qui richiamare le parole che san Giovanni 
Paolo II scrisse nella sua Lettera apostolica, Novo millennio ineunte, al termine 
dell’Anno Santo 2000, dove troviamo un commento sul Giubileo dei Giovani 
di quell’anno, 2000. Sono parole proprio all’insegna della gioia. Sembrano 
scritte per noi oggi, alle prese con giovani nati attorno al millennio: 

Non è forse Cristo il segreto della vera libertà e della gioia profonda del 
cuore? Non è Cristo l’amico supremo e insieme l’educatore di ogni 
autentica amicizia? Se ai giovani Cristo è presentato col suo vero volto, 
essi lo sentono come una risposta convincente e sono capaci di 
accoglierne il messaggio, anche se esigente e segnato dalla Croce. Per 
questo, vibrando al loro entusiasmo, non ho esitato a chiedere loro una 
scelta radicale di fede e di vita, additando un compito stupendo: quello 



 20 

di farsi «sentinelle del mattino» (cfr Is 21,11-12) in questa aurora del 
nuovo millennio. (NMI 9)10 

Sì, i giovani sono ancora alla ricerca di chi ha il coraggio e la convinzione 
della fede in Cristo. Non manca la ricerca da parte dei giovani. Abbiamo 
bisogno di persone, adulte nella fede, pronte a presentare il volto di Gesù, 
come servi e pellegrini. Abbiamo bisogno di educatori e pastori pronti ad 
ascoltare e vivere la buona notizia. 

b. Cooperatori nel progetto di Dio per i giovani 

Attraverso questo servizio convinto e gioioso noi, educatori e pastori, 
diventiamo cooperatori nel progetto di Dio per i giovani. Come Maria, anche 
noi abbiamo fatto la scelta di non tenerci distanti da ciò che sta capitando 
attorno a noi. Abbiamo scelto di fare parte della storia dei giovani. Perché 
siamo convinti che questi giovani, oggi più che mai, portano nel loro cuore la 
domanda “dove abiti il Signore”. Lo stanno cercando forse anche senza 
saperlo. Non hanno il vocabolario per dirlo, ma hanno quella sete profonda 
che non lascia il cuore in pace. Se manca il linguaggio giusto, sicuramente 
non manca il cuore inquieto. 

Quanto è grande la nostra responsabilità, di noi che Gesù lo abbiamo 
incontrato, che con Gesù ci soffermiamo frequentemente, ogni giorno! Però 
solo quando questo incontro lo viviamo con fedeltà e consistenza, riusciamo 
a capire e comprendere la domanda silenziosa dei giovani. In questa logica di 
un “silenzio che interpella in maniera assordante”, gli autentici educatori e 
pastori comunicano con la loro testimonianza e la loro fedeltà quella scintilla 
che sola sa accendere i cuori. A noi è stato consegnato il “talento” della buona 
notizia. Guai a noi se lo trascuriamo, o peggio ancora se lo seppelliamo. 

Nella sua breve ma intensa vita Simone Weil (1909-1943) –, filosofa, 
attivista politica e mistica francese, donna disperatamente in ricerca – ha 
lasciato un segno profondo nel pensiero filosofico francese del XX secolo. In 
un certo periodo della sua vita fu in contatto con padre Joseph-Marie Perrin, 
domenicano. Di questa esperienza lei scrive nel suo diario:  

Non è dal modo in cui un uomo parla di Dio, ma dal modo in cui parla 
delle cose terrestri che si può meglio discernere se la sua anima ha 
soggiornato nel fuoco dell’amore di Dio.11 

È una frase lapidaria che si adatta benissimo ai nostri contesti educativi 
pastorali. Il più delle volte i nostri incontri coi giovani e con tutti coloro che il 

 
10 San Giovanni Paolo II, Lettera Apostolica Novo Millennio Ineunte, 6 Gennaio 

2001. 
11 Simone Weil, Quaderno IV, pp. 182-183. 



 21 

Signore ci fa incontrare sono fatti di un semplice contatto umano, 
disponibilità generosa su bisogni e temi immediati. Eppure, quello spazio di 
limpida umanità diventa luogo di rivelazione dell’amore di Dio: in quei 
momenti occupiamo un «terreno sacro» che non bisogna calpestare. Nei cortili 
del mondo, la nostra presenza non è solo fisica, ma porta quanto il nostro 
cuore racchiude. Anche parlando di «cose terrestri», senza saperlo 
comunichiamo “chi” oppure “cosa” nel nostro cuore abbiamo accolto e 
ospitato. In questi momenti semplici, la nostra presenza, portatrice di un 
cuore sano, facilita in maniera sorprendente lo svelamento del progetto di Dio 
per ogni giovane che incrociamo. Beati noi se ne siamo continuamente 
consapevoli. Beati i giovani che incontrano questi servi credenti, generosi e 
pieni di gioia vera e autentica. 

c. L’audacia della fede 

Infine, non bisogna aver né paura né vergogna: favoriamo a livello 
personale e comunitario l’audacia della fede. Non si tratta di un atteggiamento 
che sfida il mondo, tantomeno un fondamentalismo senza senso. Si tratta, 
piuttosto, di una opzione che ci radica in Cristo, e così andiamo incontro al 
mondo. Non si tratta di contrastare, ma di favorire spazi di fraternità, 
promuovere la cultura del dialogo, vivere relazioni segnate da compassione e 
empatia. 

In un passaggio dell’Enciclica Lumen fidei, Papa Francesco si sofferma 
sulla potenzialità di una fede che non mira a conquistare ma a collaborare al 
bene comune. Come portatori di un carisma che educa ed evangelizza, la 
riflessione del Papa ci illumina e ci sollecita ad andare avanti. 

La fede non allontana dal mondo e non risulta estranea all’impegno 
concreto dei nostri contemporanei. Senza un amore affidabile nulla 
potrebbe tenere veramente uniti gli uomini. L’unità tra loro sarebbe 
concepibile solo come fondata sull’utilità, sulla composizione degli 
interessi, sulla paura, ma non sulla bontà di vivere insieme, non sulla 
gioia che la semplice presenza dell’altro può suscitare. (n.51) 

Il Papa poi ricorda che questa presa di posizione diventa un dono 
inestimabile per le sue conseguenze sociali. Questo richiamo per noi, Gruppi 
della Famiglia Salesiana, è cruciale perché ci mette in guardia dal pericolo di 
considerare “la fede” come una “proprietà privata”, che abbiamo in 
contrapposizione agli altri. Non è questo il senso della chiamata. Ricordando 
il contesto della festa di Cana, il vino è per tutti, anche per coloro che non 
hanno fatto bene i calcoli, anche per chi è entrato di sbafo alla festa, e per i 
mendicanti di passaggio. La fede in Cristo, come il vino nuovo, inaugura la 
festa dell’alleanza. Ecco le parole di Papa Francesco: 



 22 

La fede fa comprendere l’architettura dei rapporti umani, perché ne 
coglie il fondamento ultimo e il destino definitivo in Dio, nel suo amore, 
e così illumina l’arte dell’edificazione, diventando un servizio al bene 
comune. Sì, la fede è un bene per tutti, è un bene comune, la sua luce 
non illumina solo l’interno della Chiesa, né serve unicamente a 
costruire una città eterna nell’aldilà; essa ci aiuta a edificare le nostre 
società, in modo che camminino verso un futuro di speranza. (n.51) 

L’audacia della fede è una conferma che vogliamo prendere sul serio la 
chiamata ad essere cooperatori nel progetto di Dio per i giovani. Questa 
chiamata don Bosco l’ha vissuta con una straordinaria consapevolezza e l’ha 
fatta diventare sistema, progetto, esperienza di famiglia. La sua era 
un’audacia che gli ha fatto dire (e vivere): "Nelle cose che tornano a vantaggio 
della pericolante gioventù o servono a guadagnare anime a Dio, io corro avanti 
fino alla temerarietà.”12 

L’audacia della fede la viviamo per favorire un futuro segnato dalla 
speranza. L’audacia della fede che trova le sue radici nel cuore dell’educatore, 
del pastore, che non smette mai di amare, di sperare, di voler bene al suo 
gregge. 

d. Invito alla riflessione 
- Non abbiamo paura di interrogarci a livello intimo e sincero se 

davvero stiamo servendo i giovani o se ci stiamo servendo di loro per 
la nostra agenda e ragioni personali. 

- Chiamati come Comunità a educare con il cuore del buon pastore, 
ci sforziamo di trovare momenti che rafforzino dentro di noi la 
consapevolezza che la nostra presenza e il nostro contributo sono 
intesi a favorire la scoperta del progetto di Dio per ogni giovane. 

- Richiamando la frase di Simone Weil, la mia anima sta soggiornando 
nel fuoco dell’amore di Dio? Se non soggiorno in questa fornace 
d’amore di Dio, poco importa dove è l’alternativa, dove decido di 
abitare! 

 

5. 150 anni – Salesiani Cooperatori: il sogno profetico di don 
Bosco continua 

 
12 Lettera al Signor Carlo Vespignani, 11 aprile 1877, in Francesco MOTTO (a cura 

di), Giovanni BOSCO, Epistolario, Vol. V (1876-1877), LAS-Roma 2012, p.344. 



 23 

Vi invito a guardare la ricorrenza del 150° della fondazione del Salesiani 
Cooperatori come una esperienza che prolunga la parola di Maria ai servi: 
“Fate quello che vi dirà”. 

Le riflessioni fin qui fatte le possiamo vedere attualizzate nel progetto 
che don Bosco maturava sin dall’inizio della sua missione Valdocco. 

i. Il cuore di don Bosco era un cuore aperto ad accogliere i segni dei 
tempi, con le sue sfide e opportunità. 

ii. Fin dall’inizio era un cammino radicato nella fede in Cristo, e questa 
sua esperienza personale aveva unicamente in Cristo il suo punto di 
partenza. 

iii. La proposta che andava maturando aveva come mira quella di offrire 
ai giovani e ai suoi primi collaboratori una chiamata a scoprire e vivere 
il proprio progetto di vita con libertà. 

iv. In un ambiente sano e santo, dove ragione (ragionevolezza) e fede 
(religione) si alimentavano a vicenda in un contesto di amorevolezza, 
tale cammino aveva il solo scopo di servire i giovani con completa 
generosità e di amarli senza condizioni. 

Negli ultimi decenni abbiamo avuto varie occasioni e momenti di 
riflessione che ci stanno aiutando a contemplare l’esperienza dei Salesiani 
Cooperatori alla luce del carisma salesiano. Mi riferisco a tre fonti che durante 
questo anno possono nutrire altrettanti momenti di studio e di riflessione, 
come anche di ricerca verso nuove e creative proposte pastorali. 

Don Pietro Braido dedica diverse pagine ai Salesiani Cooperatori.13 Qui 
voglio solo accennare ad alcune idee per una visione d’insieme che ci offre una 
memoria proiettata al di là dell’immediatezza storica e temporale. Se facciamo 
vera memoria delle scelte di don Bosco, ci accorgiamo che il tema della 
STRENNA 2026 è in piena sintonia con la sua azione, essendo lui stato sempre 
attento e obbediente alla direzione del soffio dello Spirito di Dio. 

L’idea di don Bosco era quella di creare una vera e propria forza 
missionaria organizzata, un “esercito potenzialmente illimitato di persone, 
uomini e donne”. La caratteristica rivoluzionaria era che questi membri 
avrebbero condiviso la missione salesiana pur rimanendo nel mondo, senza 
l’obbligo dei voti religiosi (povertà, castità, obbedienza) né della vita 

 
13 P. Braido, Don Bosco prete dei giovani nel secolo delle libertà. Vol. 2, LAS 2009. 

Suggerisco la lettura del Capitolo ventiduesimo, Un progetto di solidarietà cattolica 
nella missione tra i giovani (1873-1877), pp.173-205. 



 24 

comunitaria tipica dei religiosi. Erano chiamati a vivere una fede 
“evangelizzatrice e civilizzatrice” nel loro contesto quotidiano. 

Fin dagli inizi dell’Oratorio, don Bosco aveva sempre potuto contare 
sulla collaborazione di preti e laici. La vera novità era nel dare a questa 
collaborazione una forma ufficiale e strutturata: un’Associazione o Unione 
ecclesiale. Questa entità sarebbe stata formalmente “aggregata” alla Società 
Salesiana, creando un legame spirituale e giuridico riconosciuto. 

L’idea non nacque all’improvviso. Già nelle bozze delle Costituzioni 
Salesiane degli anni ’60, don Bosco aveva previsto un capitolo sui “Soci 
Esterni”. Sebbene questa proposta fosse stata inizialmente respinta dalle 
autorità vaticane, don Bosco non si arrese. Lui voleva trasformare una rete di 
aiuti spontanei e informali in una famiglia spirituale riconosciuta, con 
un’identità precisa e un ruolo attivo nella missione salesiana. 

Nell’Introduzione del 1854 al Piano di regolamento per l’Oratorio 
maschile di S. Francesco di Sales don Bosco esprimeva la speranza che 
il regolamento potesse “servire di norma (…) ad amministrare questa 
parte di sacro ministero, e di guida alle persone ecclesiastiche e secolari 
che con caritatevole sollecitudine in buon numero ivi consacrano le loro 
fatiche”. Effettivamente era stato folto lo stuolo dei collaboratori 
ecclesiastici e laici, che amava ricordare. (Braido, 174) 

L’originale visione di don Bosco ci interpella ancora, perché ci invita a 
rinnovare oggi quello stesso spirito apostolico che lui sognava come base e 
fondamento. Per don Bosco la figura del Salesiano Cooperatore era come una 
figura poliedrica con un’identità e una missione ben precise. 

La sua identità era quella di un salesiano nel mondo: cristiano (laico, 
prete, uomo o donna) che vive lo spirito salesiano nella propria condizione di 
vita, in famiglia e nella società. Non è un religioso, ma condivide con i religiosi 
salesiani lo stesso cuore e la stessa passione per la salvezza dei giovani. 

La sua missione aveva un duplice scopo: quello della santificazione 
personale (“fare del bene a sé stessi”: cioè chiamato a vivere una vita cristiana 
esemplare, con uno stile di vita semplice e virtuoso, quasi come se fosse “in 
Congregazione”). Poi la salvezza degli altri, l’azione apostolica, con l’obiettivo 
di un impegno attivo per il prossimo, con un focus speciale sulla “gioventù 
pericolante”. 

Don Bosco, con grande pragmatismo, stabilì che chi non poteva 
compiere queste opere direttamente (“per sé”) poteva comunque contribuire 
sostenendo chi le faceva (“per mezzo di altri”). Questo principio rendeva 
l’esperienza accessibile a tutti, indipendentemente dall’età, dalla salute o dalle 
risorse economiche. 



 25 

Don Egidio Viganò nella sua lettera L’Associazione dei Cooperatori 
Salesiani,14 nell’occasione della promulgazione solenne dell’allora nuovo 
Regolamento di vita apostolica dell’Associazione dei Cooperatori Salesiani, 1986, 
scriveva che questo nuovo Regolamento non era un semplice aggiornamento 
normativo, ma un evento di portata storica che completava il rinnovamento 
postconciliare dell’intera Famiglia Salesiana. Scrive don Viganò che mentre “Don 
Bosco non considerò conclusa la sua lunga e travagliata missione di 
Fondatore finché non riuscì a dare una struttura valida e una propria Carta 
d’identità a questa Associazione”, tale processo di rinnovamento sta in 
continuità con l’esperienza fin lì vissuta che “era stata presente, in certo modo 
e in germe, già agli inizi del suo progetto a favore dell’Opera degli Oratori.” 

Aggiunge, inoltre, che il carisma salesiano ha in sé una “duttile vitalità” 
che gli permette di adattarsi ai tempi senza perdere la propria essenza. Don 
Bosco era partito dall’intuizione fondamentale della missione giovanile e 
dall’urgenza di avere collaboratori permanenti. Solo dopo più di trent’anni di 
discernimento, dal 1841 al 1876, era riuscito a dare forma definitiva al suo 
progetto, passando da una dimensione diocesana a una vocazione universale. 

Don Pascual Chávez, infine, in un intervento su Il Cooperatore nella 
mente di don Bosco,15 commenta “Il Progetto di Vita Apostolica: via di fedeltà 
al carisma di Don Bosco” sottolineando l’intuizione originale di Don Bosco 
e richiamando la celebre frase: “Io ebbi sempre bisogno di tutti!”. In questa 
espressione troviamo sintetizzata in maniera completa la sua visione, che non 
è ridotta a vedere i Cooperatori come semplici aiutanti, ma come protagonisti 
essenziali di una vasta rete di collaborazione che in effetti ha reso possibile la 
diffusione mondiale dell’opera salesiana. 

Don Chávez scrive che l’identità del Cooperatore, secondo don Bosco, 
si articola in tre dimensioni fondamentali: prima, è un cristiano cattolico; 
seconda, ha una vocazione secolare; terza, è salesiano nel mondo, 
richiamando la stessa conferenza di don Bosco nel 1885. In quella conferenza 
don Bosco disse: 

Che cosa vuol dire essere Cooperatore salesiano? Essere Cooperatore 
salesiano vuol dire concorrere insieme con altri in sostegno di un’opera 
fondata sotto gli auspizi di San Francesco di Sales, la quale ha per 
iscopo d’aiutare la S. Chiesa ne’ suoi più urgenti bisogni; vuol dire 
concorrere a promuovere un’opera tanto raccomandata dal Santo 
Padre, perché educa i giovanetti alla virtù, alla via del Santuario, perché 
ha per fine principale d’istruire la gioventù che oggidì è divenuta il 

 
14 E. Viganò, L’Associazione dei Cooperatori Salesiani, Lettera pubblicata in ACG n. 

318, 1986. 
15 https://www.donboscoland.it/it/page/il-cooperatore-nella-mente-di-don-bosco 



 26 

bersaglio dei cattivi, perché promuove in mezzo al mondo, nei collegi, 
negli ospizi, negli oratorii festivi, nelle famiglie, promuove dico, l’amore 
alla religione, il buon costume, le preghiere, la frequenza ai Sacramenti, 
e via dicendo.16 

Alla luce di questa visione di don Bosco, il Progetto di Vita Apostolica 
(PVA) traccia la strada per diventare una testimonianza autentica del progetto 
di Dio a favore della crescita integrale dei giovani. Tale strada diventa reale 
quando i Salesiani Cooperatori si impegnano a: 

a. assicurare l’identità dell’Associazione attraverso una fedeltà dinamica 
al carisma originale. Lo studio e la riflessione del carisma sia fonte che 
nutre continuamente la comprensione e il vissuto della chiamata; 

b. rafforzare l’unità dei membri nella loro diversità. La ricchezza della 
provenienza e la varietà dei doni che ogni membro ha e la situazione 
personale di ciascuno, sia una opportunità per creare spazi di 
convergenza, condivisione e abitare nuovi spazi di azione; 

c. infine, promuovere la vitalità missionaria di ciascun Cooperatore. La 
chiamata a sentirci come don Bosco vuol dire essere guidati da un cuore 
pronto “ad uscire”, un cuore che si sente inviato, un cuore missionario. 
Tale convinzione supera il pericolo di una chiusura che finisce per far 
perdere il fuoco della chiamata. 

Insieme a queste proposte di don Pascual Chávez, vale la pena ribadire 
il suo invito affinché non perdiamo quella freschezza che don Bosco 
comunicava e che oggi spetta a noi non smarrire, non indebolire. Il suo 
progetto ancora oggi mostra il proprio valore nella misura in cui ogni 
Salesiano Cooperatore cerca di essere, prima di tutto, una persona dedita al 
bene comune in ambito politico, sociale e umanitario. In questa ottica, in 
secondo luogo, l’attenzione privilegiata ai poveri e agli esclusi diventa la forza 
che spinge l’azione pastorale. In terzo luogo, viene ribadito l’impegno per una 
comunità credente, nel sostenere la vitalità alla Chiesa attraverso uno spirito 
di servizio autentico, vero e senza interessi. Infine, l’invito a formarsi 
continuamente perché la testimonianza nel suo insieme e ovunque sia nutrita 
di quella spiritualità laicale che forma alla vita evangelica, una vita portatrice 
della buona notizia, lievito nella società. 

 

6. Alcune proposte pastorali 

 
16 Bollettino Salesiano Luglio 1885, Anno IX. n. 7 vedi: 
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HAS
Hf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA  

https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA


 27 

In quest’ultima parte offro alcune proposte pastorali che possano essere 
studiate e discusse all’interno dei vari Gruppi della Famiglia Salesiana. Sono 
proposte che emergono dalle varie considerazioni fin qui esposte e che sono 
intimamente legate con la Parola di Dio che ci ha accompagnati in questa 
STRENNA 2026. L’augurio, per me e per ogni singolo membro della Famiglia 
Salesiana, è di porre sempre davanti a noi la forza e la luce della Parola. Da 
questa energia chiediamo allo Spirito di Dio che ci conceda coraggio e 
determinazione per vivere con fede il messaggio di Gesù, e vivendolo di portare 
il “vino della speranza” ai giovani. 

1. "Fate quello che vi dirà": verso una pedagogia dell’ascolto 
personale 

Le parole di Maria ai servitori di Cana si offrono come un vero metodo 
educativo. Maria invita a un ascolto personale che porta dall’individualismo 
indifferente all’autonomia responsabile e solidale, dal conformismo esteriore 
sterile alla conversione del cuore. 

- Educhiamo i giovani all’ascolto personale della parola di Dio verso una 
fede adulta e consapevole. 

- Promuoviamo il discernimento a livello personale e comunitario, di gruppi 
e di assemblee. 

2. Maria a Cana: educatrice della libertà autentica 

Maria non costringe i servitori, ma li orienta verso Colui che può 
trasformare la loro vita. È il modello di ogni autentico educatore nella fede: non 
imporre, ma proporre; non costringere, ma accompagnare; non sostituirsi, ma 
rendere capaci. 

- Cresciamo come educatori ed educatrici che aiutano i giovani a porsi le 
domande giuste, evitando il pericolo di dare risposte preconfezionate. 

- Diventiamo coscienti che l’autorevolezza nasce dalla testimonianza 
coerente e autentica, non dall’autoritarismo soffocante. 

- Accettiamo che educare alla libertà significa anche preventivare il rischio 
del “no”, di una risposta negativa, di un rifiuto, e che in ogni caso occorre 
sempre rispettare le scelte dei giovani all’interno di un cammino graduale 
di crescita. 



 28 

3. L’arte di leggere i segni dei tempi con i giovani 

Una pastorale incarnata sa leggere la realtà giovanile senza pregiudizi né 
nostalgie del passato. I giovani vivono in un mondo complesso, attraversato da 
sfide inedite: la rivoluzione digitale, l’incertezza del futuro, la crisi delle istituzioni 
tradizionali, le nuove forme di povertà esistenziale. 

- Ascoltiamo in maniera empatica: prima di giudicare, cerchiamo di 
comprendere il mondo giovanile dall’interno. 

- Facciamo una lettura sapienziale: vediamo nei cambiamenti culturali non 
solo minacce, ma anche opportunità per l’annuncio. 

- Promuoviamo la conversazione nello Spirito: la “sinodalità” la viviamo in 
maniera evidente quando coinvolgiamo i giovani stessi nell’ascolto 
reciproco, nell’analisi della loro realtà e nella formulazione di nuove 
proposte. 

- Con uno sguardo di fede, riconosciamo l’azione di Dio anche nelle 
situazioni apparentemente più lontane dal Vangelo. 

4. Scegliere: la libertà cristiana come risposta vocazionale 

Uno dei punti più delicati della pastorale giovanile salesiana di oggi è il 
rapporto tra fede e libertà. Solo “l’ascolto libero” permette di sperimentare la forza 
liberante del Vangelo. 

- Offriamo ai giovani spazi ed esperienze fatte di un cristianesimo 
coraggioso, non timoroso, una proposta di vita cristiana semplice e 
credibile. 

- Orientiamo all’azione: ogni azione e proposta concreta siano vissute e 
guidate dalla Parola perché diventino segni di una spiritualità integrale. Il 
servizio emerge allora come naturale espressione di una fede matura e di 
una libertà autentica. 

5. I 150 anni dei Salesiani Cooperatori: un modello per oggi 

La commemorazione dei 150 anni dei Salesiani Cooperatori offre alla 
missione salesiana una opportunità unica: il sogno di don Bosco di un "grande 
movimento di persone" impegnate per il bene della gioventù. 

- Protagonismo giovanile: i giovani non sono solo destinatari dell’azione 
pastorale, ma soggetti attivi. Come i primi Cooperatori fin dall’inizio, i 
giovani hanno condiviso il sogno di don Bosco. Lo stesso deve valere per i 
giovani di oggi: sono chiamati a essere protagonisti dell’evangelizzazione, 
in modo più esplicito dei loro coetanei. 



 29 

- Alleanze educative: la missione salesiana non può essere opera di singoli, 
ma richiede reti di collaborazione tra famiglie, comunità cristiane, scuole, 
associazioni, mondo del lavoro. I Salesiani Cooperatori di ieri e di oggi 
rappresentano questo spirito di alleanza pastorale. 

- Dimensione missionaria: il carisma salesiano è intrinsecamente 
missionario. Ogni scelta pastorale non può limitarsi alla conservazione 
dell’esistente, ma deve aprirsi alle periferie, alle nuove povertà, ai giovani 
più lontani. 

- Laicità feconda: i Salesiani Cooperatori testimoniano la bellezza della 
vocazione laicale nella Chiesa. Questo significa valorizzare e prendere sul 
serio il ruolo specifico dei laici nell’educazione alla fede, rispettando e 
promuovendo la loro competenza e autonomia. 

 

Conclusione 

La STRENNA 2026 consegna alla Famiglia Salesiana un programma 
insieme impegnativo e affascinante. In un tempo in cui i giovani sono spesso 
descritti solo in termini di problematicità o fragilità, la proposta salesiana li 
guarda con gli occhi della fede: quando incontrano proposte credibili e testimoni 
autorevoli, i giovani si mostrano sinceri portatori di doni specifici, realmente 
capaci di ascolto autentico, pronti a fare scelte generose. 

Come Maria a Cana, noi educatori ed educatrici nella fede siamo chiamati 
a testimoniare Cristo ai giovani, non come “oggetto” ma come relazione 
liberatrice, a proporre la vita cristiana non come regole da seguire, ma come 
pienezza di vita gratuitamente offerta. “Fate quello che vi dirà” non è un invito 
all’obbedienza cieca, ma alla libertà responsabile comunicata da chi ha già 
incontrato e sperimenta l’Amore, e vuole condividerlo perché in lui c’è la vera 
vita. 

Chiudo con una riflessione di Romano Guardini17. Egli afferma che la 
nostra fede è una “«fede contestata», che deve continuamente accertare il 
proprio fondamento, e disfarsi magari del vario e del bello per attenersi 
soltanto all’essenziale.” Ciò vuol dire che quando sorge il dubbio o lo 
scoraggiamento, che spesso ci attaccano nella nostra missione, ci accorgiamo 
che la vera fede è quella “che sempre di nuovo si rizza contro il dubbio. […] 
Quella caratteristica forma di fede che (San Giovanni Henry) Newman ha ben 
descritto quando affermò che «credere» significa «poter sostenere il dubbio»”. 

 
17 R. Guardini, Sorge um dem Menschen, Bd. I, Werkbund, Würzburg 1962, tr. it. di 

Albino Babolin, Ansia per l’uomo, vol. I, Morcelliana, Brescia 1970, p. 130. 



 30 

Il vino nuovo delle nozze di Cana, che simboleggia la novità promossa da 
chi crede, noi lo portiamo con gioia e speranza anche e soprattutto in mezzo a 
sfide e difficoltà, dubbi e incertezze. Sia nella Chiesa come nella società, i giovani 
che accompagniamo sono portatori di una sete di vita autentica. Cercano di 
incontrare credenti, che comunicano una proposta cristiana credibile e per 
questo sono da loro creduti. È questa la sfida che la STRENNA 2026 affida a tutti 
noi della Famiglia Salesiana che abbiamo a cuore le nuove generazioni. 

Il sogno di don Bosco continua ogni volta che un giovane scopre negli 
educatori e pastori che incontra non un limite alla sua libertà, ma la strada per 
diventare pienamente sé stesso, un credente che vive la sua fede al servizio dei 
fratelli. È questa la “buona notizia” che la missione salesiana è chiamata ad 
annunciare: l’audacia della fede e la gioia della condivisione. 

È questa la STRENNA che con gioia e commozione vi offro, e che mi 
impegno a vivere io per primo. 

 

 


